
Terrains/Théories
2 | 2015
Émotion/Émotions
Dossier
Lectures

Martha Nussbaum, Les Émotions
démocratiques. Comment former le
citoyen du XXIe siècle ?
Paris, Flammarion, « Climats », 2011, 208 p.

ALEXIS CUKIER
https://doi.org/10.4000/teth.321

Référence(s) :
Martha Nussbaum, Les émotions démocratiques. Comment former le citoyen du xxie siècle ?, Paris, Flammarion,
« Climats », 2011, 208 p.

Texte intégral

Dans  Les  Émotions  démocratiques.  Comment  former  le  citoyen  du  XXIe  siècle  ?,
Martha Nussbaum, philosophe et professeure de droit et d’éthique à l’université de Chicago,
traite  un  problème  central  de  la  philosophie  morale  et  politique  contemporaine   :  quelle
éducation  morale  faut-il  mettre  en  place  pour  former  les  citoyens  dans  les  sociétés
démocratiques   ?  L’ouvrage  se  présente,  selon  les  termes  de  l’auteure,  comme  un
« manifeste » – qui s’appuie cependant sur certaines de ses recherches antérieures – en faveur
de l’enseignement des Humanités1.  L’auteure part du diagnostic de l’opposition irréductible
entre une éducation tournée vers la compétition et le profit, d’une part, et d’autre part une
éducation tournée vers la coopération et la démocratie (chap.  1), dont l’ouvrage propose de
présenter les principes. Ces derniers s’appuient directement sur sa réactualisation de la théorie
aristotélicienne  des  vertus2  et  sa  théorie  des  capabilities3.  On  y  trouve,  sans  surprise,  la
formation de l’esprit critique et d’une culture démocratique ; mais Nussbaum y ajoute d’autres
capacités – selon elle indispensables aux premières et trop souvent négligées – qu’elle place au
cœur de sa réflexion,  notamment   :  «   la  capacité  de se préoccuper de la  vie  des autres,  de
comprendre ce que différents types de mesures politiques signifient pour les possibilités de vie
et les expérience de tous ses concitoyens », « la capacité d’imaginer une variété de problèmes
qui affectent l’histoire d’une vie humaine dans son développement  »  ; «  la capacité de voir
ensuite son propre pays comme une fraction d’un ordre mondial complexe  » (p.  38).  C’est

1

SEARCH Tout OpenEdition

Martha Nussbaum, Les Émotions démocratiques. Comment former ... https://journals.openedition.org/teth/321

1 sur 8 10/12/2025 21:42

http://journals.openedition.org/teth
http://journals.openedition.org/teth
http://journals.openedition.org/teth
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://journals.openedition.org/teth/194
https://doi.org/10.4000/teth.321
https://doi.org/10.4000/teth.321
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn1
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn1
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn2
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn2
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn3
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn3
javascript:;
javascript:;
javascript:;
javascript:;
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/
https://journals.openedition.org/


précisément en raison de l’importance de ces capacités dans l’éducation morale et citoyenne au
sein des sociétés démocratiques que l’auteure met l’accent, particulièrement dans le troisième
chapitre qui est le cœur de l’ouvrage, sur la question des émotions morales.

Quelques  rappels  sont  nécessaires  pour  situer  l’approche  de  l’auteure.  Par  «   émotions
morales », on peut entendre, dans un sens fort, des émotions particulières dotées d’une force
de motivation morale propre ; dans un sens fonctionnaliste et/ou évolutionniste, des soutiens
aux relations sociales coopératives, progressivement élaborés dans l’évolution phylogénétique
de l’espèce ; ou a minima, en entendant alors « moral » comme un qualificatif contextuel, toute
émotion quand elle apparaît dans une situation significative d’un point de vue moral. L’auteure
ne néglige pas les deux derniers sens, mais s’inscrit nettement dans une tradition théorique
qui, d’Aristote à la psychologie morale contemporaine en passant notamment par Adam Smith
et Jean-Jacques Rousseau, entend questionner le rôle moteur des émotions dans les relations
morales à autrui. Les émotions sont alors considérées comme des facilitateurs ou des freins aux
comportements  moraux  et  à  leur  apprentissage.  C’était  le  cas  dans l’Éthique à Nicomaque
d’Aristote, auquel l’auteure se réfère, qui développait l’idée bien connue selon laquelle l’éthique
consiste  dans  des  rapports  spécifiques  (les  éthoi)  à  ses  propres  passions,  que  l’éducation
morale devait former par des pratiques droites et des modèles de vertus. On retrouve cette
approche, dans une perspective certes différente, dans l’Émile  de Rousseau, autre ressource
philosophique  privilégiée  dans  cet  ouvrage,  pour  qui  l’éducation  du  sens  moral  d’Émile
consiste dans le détournement de la passion fondamentale de l’être humain, l’amour de soi, de
l’amour propre et de ses conséquences sociales et politiques : la vanité, l’esprit de domination,
la  cupidité  et  le  mensonge.  Nussbaum  s’inscrit  explicitement  dans  ces  deux  traditions   :
l’éducation citoyenne doit consister dans le «  combat contre les forces  » qui tendent à «  la
hiérarchie », « l’agression collective », la volonté de « contrôler et dominer », de « dénigrer ou
de stigmatiser » les minorités. En un mot, il s’agit de former des usages moraux des émotions
fondamentales de l’être humain, en « utilisant toutes les ressources humaines disponibles qui
permettent à la démocratie de l’emporter sur la hiérarchie » (p. 40). Dans cette perspective,
l’auteure,  on  l’a  souligné,  emploie  souvent  un  style  pamphlétaire   :  il  faut  répondre  à  la
thématique  de  «   l’axe  du  mal  »  et  du  «   choc  de  civilisation  »  de  l’idéologie  politique
néoconservatrice aux États-Unis d’Amérique en lui opposant la reconnaissance du fait que « le
choc des civilisation passe à l’intérieur de chaque société », entre « des individus qui sont prêts
à vivre avec les autres dans le respect mutuel et la réciprocité, et d’autres qui cherchent le
confort de la domination  » (p.  41). Mais on y trouve aussi un rappel de quelques-unes des
analyses  antérieures  de  l’auteure,  plus  précises  et  intéressantes,  concernant  l’approche
générale du rôle des émotions dans l’éducation et la question morale. Insistons seulement ici
sur deux arguments de Nussbaum, centraux dans sa tentative d’explicitation des conceptions
de la psychologie du développement humain qui doivent, selon elle, guider les principes d’une
éducation citoyenne à la hauteur des enjeux moraux et politiques des sociétés démocratiques
contemporaines.

2

Tout  d’abord,  l’auteure  développe  une  lecture  particulière  de  la  situation  de  désaide  du
nouveau-né,  lieu  commun  de  la  psychologie  morale  post-freudienne,  à  la  lumière  de  ses
propres concepts de compétence et de vulnérabilité. Le constat initial est celui de la tension
entre  un  état  extrême  de  vulnérabilité  physique  des  nourrissons  et  un  haut  niveau  de
développement  de  ses  capacités  cognitives.  Cette  «  curieuse  articulation  » est  directement
responsable,  pour  l’auteure,  de  l’importance  des  émotions  morales  particulières  que  sont
«   l’angoisse  et  la  honte  de  savoir  que  l’on  est  en  réalité  non  pas  tout  puissant,  mais
radicalement impuissant » (p. 43). Plutôt que l’angoisse, sur laquelle insiste la psychanalyse,
Nussbaum met en avant la centralité de la honte, dans le prolongement de ses intéressantes et
bien plus détaillées analyses parues dans Hiding from Humanity.  Shame, Disgust  and the
Law4.  Dans  la  visée  d’une  critique  morale  des  tendances  sociales  à  la  dénégation  de  la
vulnérabilité  humaine,  et  d’une  critique  politique  de  certains  dispositifs  institutionnels
(notamment pénaux) impliquant la honte, elle y examinait la « honte primitive » éprouvée par
l’enfant devant sa propre impuissance pratique, et le décalage avec son désir (notamment à
l’égard  des  parents)  contradictoire  de  toute-puissance  sociale.  À  cette  tendance  à  la  honte
s’associait celle du dégoût devant les déchets et imperfections de son propre corps qui, elle

3

Martha Nussbaum, Les Émotions démocratiques. Comment former ... https://journals.openedition.org/teth/321

2 sur 8 10/12/2025 21:42

https://journals.openedition.org/teth/321#ftn4
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn4


aussi,  témoignait  d’un  processus  de  dénégation  de  notre  propre  animalité,  mortalité  et
vulnérabilité. Dans Les Émotions démocratiques, l’argument est réduit à son expression la plus
simple : le dégoût et la honte ont certes une fonction évolutive propre (éviter le danger) mais ils
sont aussi l’objet d’un apprentissage indissociablement cognitif, moral et social, si bien que « la
société a [donc] une marge de manœuvre pour influencer la direction que prend le dégoût »
(p.  44).  Celle-ci  doit  empêcher  la  possibilité,  moralement  ruineuse  et  qui  «  constitue  une
menace constante contre l’égalité démocratique » (p. 47), que la honte et le dégout s’associent
au narcissisme de base des enfants  ; et que, comme c’est le cas de manière paradigmatique
selon l’auteure dans les cultures de la pureté et de la discrimination, les enfants apprennent à
projeter  leurs  propres  propriétés  d’animalité,  pour  lesquelles  ils  éprouvent  donc  honte  et
dégoût,  sur  d’autres  groupes,  processus  qui  conduit  à  les  traiter  comme  des  sources  de
contagion et de souillure. En somme, les émotions morales de la honte et du dégoût, telles que
Nussbaum en rend compte,  sont  au principe des catégorisations sociales  négatives,  par un
mécanisme de  projection et  de  dénégation des  émotions  négatives  suscitées  par  sa  propre
vulnérabilité. C’est en raison de ce « dégout projectif » que les enfants sont « vulnérables » au
racisme et aux discriminations, et peuvent si facilement accepter les hiérarchies sociales et les
injustices qui leur permettent de se cacher leur propre vulnérabilité.

À ce mécanisme, Nussbaum propose de répondre en s’inspirant directement de la pédagogie
morale  de  Rousseau   :  il  s’agit  d’acquérir  des  compétences  pratiques  permettant  de  pallier
concrètement les situations de vulnérabilité sans les occulter, mais aussi par un imaginaire
social  (puisant  dans  la  culture  humaniste  classique  comme,  par  exemple,  dans  les  dessins
animés de Hayao Miyazaki) de la faiblesse humaine et de l’interdépendance qui n’évite pas les
questions  de  la  mortalité,  de  l’ambivalence  et  de  la  vulnérabilité.  Cet  imaginaire  social
permettrait,  selon  l’auteure,  de  former  des  émotions  morales  adéquates  à  une  société
démocratique,  et  d’éviter  notamment  le  fantasme  d’invulnérabilité  et  le  désir  de
commandement.  On retrouve l’idée principale de l’Émile  de Rousseau   :  combattre  le  désir
narcissique  de  domination  d’Émile  en  lui  faisant  acquérir  des  compétences  pratiques
permettant de diminuer l’angoisse de la vulnérabilité, et en même temps s’identifier au sort des
autres   ;  processus  impliquant  centralement  le  développement  des  capacités  cognitives  et
émotionnelles  nécessaires  à  l’imagination  morale  des  souffrances  d’autrui  et  des  relations
d’interdépendance sociales.

4

Cet argument en appelle donc directement un second : dans la perspective de l’auteure, cet
apprentissage de la vulnérabilité peut s’appuyer sur le  développement phylogénétique dans
l’espèce  humaine  et  ontogénétique  chez  l’enfant  de  l’émotion  morale  qu’est  la  sympathie.
Soucieuse dans cet ouvrage d’efficacité plutôt que de complexité, Nussbaum oppose à la haine
(et  au  dégoût  de  soi  projeté  sur  autrui  qui  l’accompagne)  la  sympathie  (et  les  capacités
empathiques  sur  lesquelles  elle  s’appuie)   :  «  L’autre  face  du choc  intérieur  est  la  capacité
croissante de l’enfant à exercer une attention compatissante, à considérer l’autre comme une
fin et non comme un moyen  » (p.  50). Elle se réfère notamment, d’une part, à des travaux
relativement récents en éthologie5 qui montrent que l’empathie (la capacité de comprendre les
intentions, émotions et actions d’autrui) et la sympathie (l’émotion morale qui accompagne
l’usage pro-social  de l’empathie)  sont une partie  profonde de l’héritage phylogénétique des
animaux sociaux les plus développés, et notamment des êtres humains. Elle renvoie d’autre
part à des recherches, plus datées cette fois, en psychologie morale et cognitive qui cherchent à
articuler causalement empathie, sympathie et coopération, en montrant par exemple que des
personnes  à  qui  l’on  demande  d’écouter  un  récit  de  souffrances  et  qui  adoptent
empathiquement leur point de vue auront une émotion morale de sympathie plus forte que les
autres, et donc choisiront plus fréquemment de les aider si l’occasion se présente6. Elle défend
ainsi,  en accord avec  un courant  dominant  en psychologie  morale  contemporaine7,  qu’une
éducation morale à la sympathie constitue un dispositif crucial pour combattre les stéréotypes
sociaux soutenant la compétition et la discrimination.

5

La perspective de Nussbaum dans cet ouvrage n’est certes pas tout à fait unilatérale : elle
rappelle  notamment  que  la  compassion  est  le  plus  souvent  limitée  à  l’entourage  (ce  que
Martin Hoffman nomme le « biais de proximité » des émotions morales pro-sociales), et est
intrinsèquement  malléable  à  certaines  formes  de  catégorisation  sociale8   –  liées  aux

6

Martha Nussbaum, Les Émotions démocratiques. Comment former ... https://journals.openedition.org/teth/321

3 sur 8 10/12/2025 21:42

https://journals.openedition.org/teth/321#ftn5
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn5
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn6
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn6
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn7
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn7
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn8
https://journals.openedition.org/teth/321#ftn8

