Le petit chaperon rouge : histoire d’'un malentendu

Le petit chaperon rouge, une mise en garde destinée a se
méfier des prédateurs inconnus ? Pas du tout ! Le danger, nous dit le conte,
est ailleurs. C'est la these défendue par Lucile Novat dans un essai au style
décapant, De grandes dents. Enquéte sur un petit malentendu.
Le danger n’est pas dans la forét, mais dans le foyer

Dans cette chronique [du Bookclub du mercredi, sur France Culture], nous
tacherons de continuer cette saison a vous faire découvrir quelques merveilles de la
littérature jeunesse dans toute sa diversité, des livres destinés aux tout petits comme
aux adolescents, de la création contemporaine et des pépites du patrimoine. Et je
continuerai aussi régulierement a m’intéresser aux enjeux, aux débats, aux réflexions
suscités par ce champ littéraire la.

C’est par la que je vais commencer aujourd’hui, en vous parlant de |I'un des essais
parmi les plus stimulants que j’ai pu lire en cette rentrée. Ce livre s’appelle De grandes
dents. Enquéte sur un petit malentendu. C'est le tout premier ouvrage de sa jeune
autrice, Lucile Novat, il vient de paraitre a la Découverte, dans la collection "Zones".
"De grandes dents", référence a ce qui est sans doute le plus célébre des contes
pour enfants, j'ai nommé Le petit chaperon rouge, et sa fameuse ritournelle finale,
ce dialogue entre le loup et I’enfant : "Mére grand, que vous avez de grandes dents !
C’est pour te manger, mon enfant". L'essai de Lucile Novat se présente comme la
défense argumentée, aussi drole que documentée, d’une thése a la fois simple,
lumineuse et un peu terrifiante. En voyant dans le conte, et en particulier dans la
version qu’en a consignée Charles Perrault a la toute fin du 17é& siecle, une mise en
garde adressée aux jeunes filles pour les inviter a se méfier des inconnus, nous aurions
tous, collectivement, fait fausse route. Le malentendu que Lucile Novat entend lever
est le suivant : le danger pointé par le conte, ce ne serait pas celui qui rode au dehors,
dans les foréts, dans les bals ou sur les parkings, mais bien un danger du dedans. Ce
que nous raconte Le Petit chaperon rouge, c’'est que la menace se trouve au cceur du
foyer, au sein de la famille, au creux d’un lit ou se trouve quelqu’un que I'on connait
bien. Autrement dit, Le Petit chaperon rouge, ce serait avant tout une histoire d’inceste.
Chapitre par chapitre, point par point, Lucile Novat entend nous le démontrer.

Sauts interprétatifs versus la "team" premier degré

Je cite quelques éléments de cette démonstration. Prétons attention, nous dit-elle,
a la fagon dont Perrault décrit ses protagonistes dés les premiéres lignes du conte :
"Il était une fois une petite fille de village la plus jolie qu’on et su voir ; sa mére en
était folle, sa grand-meére plus folle encore ". De quelle nature est au juste cette folie
d’amour sur laquelle Perrault comme les fréres Grimm insistent d’emblée ? Prenons,
par ailleurs, cette histoire de chevillette que I'on tire, et de bobinette qui cherra. Si
nous n‘avons jamais bien compris cette affaire de loquet compliqué, c’est normal : pure
invention de Perrault, cette formule signale simplement que la maison de la grand-meére
est barricadée, et ce pour mieux opérer ce renversement destiné a laisser croire a
I'enfant que le danger est au dehors, et non au dedans.

Ce qui est passionnant dans cet essai, c’est la fagon dont l'autrice travaille nos
résistances a cette interprétation, dans une forme de dialogue vivace avec nous, ses
lecteurs. Je la cite, page 65 par exemple : "Vous vous dites oh, eh, Lulu, Ok, c’est
amusant et ta cause est juste, mais il y a quand méme un petit saut, comment dire,
un petit saut "interprétatif" dans ta fagon d’oublier qu’entre-temps le loup est bien arrivé
a la maison de la mére grand et qu'il I'a engloutie." Et I'autrice de nous répondre, a nous,
la "team premier degré", et de lever ces résistances, une a une. Comme par exemple
celle portant sur la question du genre : la grand-mére est une femme, or, se dit-on, dans
les histoires de violences intrafamiliales, la plupart du temps, I'agresseur est un homme.
Luccile Novat attire notre attention sur une forme de fluidité dans le genre au sein du
conte - confére, en premier lieu, le fait que la petite fille est désignée par le genre
masculin, LE petit chaperon rouge, ou encore la description des attributs du loup-grand
meére dans le lit : corps velu, poils impressionnants.

par Mathilde Wagman
(France Culture - mercredi 28 ao(t 2024)

https://www.radiofrance.fr



https://www.radiofrance.fr/

e
De grandes dents

Vient de paraitre aux éditions La Découverte, dans la collection “"Zones”,
un trés stimulant essai de Lucile Novat, intitulé De grandes dents. Enquéte sur
un petit malentendu. La thése : le personnage du loup dans Le Petit Chaperon rouge
ne serait pas le miroir d’agresseurs sexuels croisés au fond des bois, comme y inviterait
une lecture hétive de la morale de Perrault, mais celui d’agresseurs sexuels croisés
au sein méme du foyer. En d’autres termes, le loup séducteur ne viendrait pas d‘ailleurs,
mais serait un membre de la famille, et le plus dangereux ne serait pas de croiser
des loups dans la forét, mais d’entrer dans le lit de sa grand-mére - le loup déguisé
en grand-meére n’étant qu’un masque pour dire, a l'inverse, que derriere
la figure familiére de la grand-meére (et derriére elle du pére,
de l'oncle, etc.) se cache un loup.

L'une des grandes qualités de cet essai est sa capacité a remuer les certitudes, et
notamment a briser le tabou des violences sexuelles faites aux enfants : c’est sans doute
un livre sur la pédophilie et I'inceste, au moins autant (davantage ?) qu’un livre sur
Le Petit Chaperon rouge. La relecture des textes de Perrault et des fréres Grimm est
passionnante, et assez rigoureuse dans la maniére qu’elle a de relever les détails textuels
et d’en faire jaillir les impensés lexicaux, psychologiques, symboliques... Lucile Novat,
enseignante de lettres dans le secondaire, n‘a incontestablement pas oublié ses cours
d’analyse textuelle.

Il est plaisant également de voir Bruno Bettelheim se faire tailler un costard : trop
souvent sa Psychanalyse des contes de fées est prise pour une série de démonstrations
scientifiques devant faire référence dans I'analyse symbolique des contes de fées, la
ou elle est en réalité avant tout le reflet des obsessions et des habitus sociaux de son
auteur — Jack Zipes l'avait déja critiqué en ce sens, et la liste des “erreurs” et des biais
d’interprétation du psychanalyste est conséquente. Lucile Novat, de maniere
convaincante, ajoute un jitem a la liste : il n’est pas (plus) possible de considérer le
petit chaperon rouge comme une jeune fille qui serait soit idiote, soit désireuse d’étre
séduite. Lucile Novat rappelle de maniére pertinente que quand on est enfant, on n’est
pas “désireux d'étre séduit”, et qu’il s’agit la d’'un fantasme adulte qui a toute sa
|égitimité quand on est adulte, mais qui I'est un peu moins si I'on considére le récit
comme un conte pour enfants. Aussi, si le petit chaperon rouge n‘esquisse aucun
mouvement de fuite une fois entré dans le lit, ce n’est pas parce qu'il est consentant,
mais qu’il est pétrifié de peur — dans le processus de viol, on appelle ga la sidération.

Je ne vais pas raconter tout le livre. Il se lit trés bien, un peu comme une enquéte.
C’est aussi un livre trés personnel : I'autrice y fait de trés longues notes d’auto-analyse
familiale - sa mére a visiblement subi des violences sexuelles dans son enfance -, et le
ton est trés léger, malgré le sujet qui ne 'est pas. Enfin, ce n‘est pas vraiment le ton qui
est léger, c’est la maniere de raconter les choses : de constantes allées et venues entre
I'analyse littéraire et I'enquéte sur la problématique contemporaine de la pédophilie, avec
des adresses au lecteur, un registre trés direct, de nombreuses références a la culture
populaire (David Lynch, Tex Avery) aussi bien qu‘a la culture plus classique (le mythe de
Saturne dévorant ses enfants).

Le point le plus convaincant selon moi est la mise en évidence du fait que le danger,
le vrai danger, ne se trouve pas a I’'extérieur mais a l'intérieur : non dans la forét, mais
dans la maison de la grand-mére. C’est vrai qu’on ne comprend pas, si le loup veut
dévorer le petit chaperon rouge, pourquoi il ne le fait pas dans la forét. Ce faisant, Lucile
Novat s’empare de ce qui fait I'une des spécificités des contes de fées, a savoir ses failles
narratives. Ce n’est pas moi qui ai inventé cette idée, c’est (a ma connaissance) Jean-
Marie Apostolidés, dans un article de 1991 a propos de Barbe Bleue. Pourquoi au juste
Barbe bleue laisse-t-il le temps a sa femme de prier avant de la tuer ? Et qu’est-ce
que la sceur Anne fait au juste dans le chateau ? Et au fait, si c’est la curiosité qui a tué
I’épouse de Barbe Bleue, qu’est-ce qui a tué sa premiére épouse, puisqu’il n’y avait pas
alors de cabinet interdit ? Le critique, inévitablement, essaye de combler les failles
(c’est aussi ce qu’essaye de faire Pierre-Emmanuel Moog dans son dernier livre Dans la
fabrique des contes de Perrault, j'en reparlerai sans doute une autre fois). Et c’est ce

o e



d e

que fait Lucile Novat : essayer de reconstituer un puzzle dont il manque des piéces.
Quitte parfois a inventer des motifs - au double sens du mot “motif” : petit élément au
sein d’'un grand ensemble, et intention, mobile des personnages (qu’avait en téte le
chasseur exactement, pour ne pas tuer le loup ?), voire des auteurs (contre quel type
de séducteur, au juste, Perrault écrit-il son conte d’avertissement ?).

Mais alors, si Lucile Novat invente des choses, c’est forcément qu’elle affabule,
gue ce qu’elle dit est faux ? Oui, elle affabule, et elle le reconnait elle-méme. Elle batit
une autre histoire que celle que I'on connait. Est-ce a dire pourtant qu’elle dit faux ?
Non, dans la mesure ou son histoire correspond a une vraie question d’aujourd’hui, tout
a fait |égitime et bienvenue, et que j'emprunte dans sa formulation a Alice Briere-Haquet,
dans un billet posté a propos de ce livre sur Facebook : qui sont les loups pour les
enfants aujourd’hui ?

En somme, si I'on croit trouver dans le livre de Lucile Novat la vraie interprétation
du conte de Perrault, qui détrone toutes les autres, et qui caractériserait I'intention
consciente ou inconsciente de I'académicien quand il a écrit ce récit en 1795, on en fera
je pense une mauvaise lecture. Il faut y voir une interprétation d’aujourd’hui, d’autant
plus Iégitime qu’elle aborde un sujet important dans notre société, et d’autant plus
intéressante qu’elle est rigoureusement menée, informée, et qu’elle n‘essaye jamais
de tordre le texte : seulement de compléter ses zones d’'ombre. Si le conte du Petit
Chaperon rouge nous parle aujourd’hui, ce n’est pas seulement parce qu’il serait
merveilleusement écrit, et qu'il s'agirait d’un bijou a ranger parmi les trésors de la
littérature patrimoniale, mais aussi et surtout parce qu’il peut étre interprété de cette
maniére. La vérité d'un texte se trouve aussi dans sa réception.

Un seul bémol, peut-étre : je trouve parfois étrange le fait d’analyser un texte
a partir d’un autre, ici de compléter les failles de la version de Perrault avec des
détails de la version des Grimm. Cela peut méme sembler au premier abord une erreur
méthodologique : on a parfois I'impression que Lucile Novat n‘analyse ni vraiment le
conte de Perrault, ni celui des fréres Grimm, ni celui des versions populaires qu’étudie
Yvonne Verdier, mais un mélange de toutes ces versions, ou méme une sorte de “non-
version” qui planerait au-dessus de toutes ces incarnations textuelles. Or ce “conte idéal”
n’‘existe pas, et il n’y a a se mettre sous la dent que des textes singuliers. L'autrice
semble toutefois consciente de ce probléme, dans la mesure ou elle explique de maniere
satisfaisante les glissements entre une version et une autre, et donc reconnait la
singularité des différents textes utilisés - les fréres Grimm auraient en quelque sorte
transformé la morale un peu trop explicite de Perrault quand ils ont ajouté |I'épisode du
chasseur.

“Je ne crois pas que les fréres Grimm aient décidé de torcher leur récit avec une
fin plus gaie que leur confrére Perrault. Je ne crois pas non plus qu'ils se moquent de
la moralité. Mais peut-étre ont-ils conscience des méprises qu’entrainent ces legons
faussement explicites et, pour les contrer, ont-ils pris le parti de nous laisser tout
décoder nous-mémes. Il va falloir écouter jusqu’au bout, interpréter jusqu’au bout.”
(p. 103)

Je ne peux qu’abonder dans ce sens, a deux détails prés. D’abord, il ne me parait
pas contradictoire que les fréres Grimm aient pu vouloir a la fois une fin plus optimiste,
qui concorde avec I'horizon d’attente de leur lectorat de familles bourgeoises
Biedermeier, et moins explicitement moralisante, ce qui concorde avec l'inscription
de leur projet littéraire dans une poétique romantique du fragment opaque aux
interprétations multiples. Les Grimm ont donc tout a fait pu vouloir une fin plus gaie,
sans que cela enléve rien aux interprétations de Lucile Novat de cette nouvelle fin qu’ils
ajoutent a la version de Perrault - le chasseur qui ne tue pas la béte parce qu’il ne veut
pas incriminer le prédateur, la jeune fille qui transmet au bourreau ses pierres de
scrupule pour s’en décharger. Ensuite, il faut bien comprendre qu’interpréter n’est pas
décoder. Décoder suppose de déchiffrer un code intentionnellement (ou non, mais
I'idée d'un codage inintentionnel est trés discutable) donné avec le message par son
auteur. Or, ici rien ne dit que les Grimm aient eu ces idées en téte : il n'y a donc rien
a décoder - ni du reste a déchiffrer, ou a décrypter. En revanche, interpréter, oui,

o e



d

c’est possible, dans la mesure ou il s’agit d'une appropriation du message par son
destinataire. Ici, le destinataire : nous, Lucile Novat, les enfants d’aujourd’hui. Il n'y a
pas de “clé des contes”, ou plutot, cette clé, c’est nous, et toute interprétation est
possible, tant qu’elle ne prétend pas restituer “la vérité d'origine” du conte en toutes
ses versions, et qu’elle ne tord pas la réalité pour la faire coincider avec une théorie.
Sans doute n'y a-t-il donc pas en réalité de “malentendu” concernant le conte de
Perrault. Mais un tabou a briser, et des libertés a prendre avec les textes patrimoniaux -
et plus encore, peut-étre, avec les textes-écrans qui nous en voilent la réalité textuelle,
pour reprendre le terme de Pierre Bayard - afin que ce conte puisse aider a libérer la
parole, et a remettre les questions vives a I'agenda politique.

BIBLIOGRAPHIE

. Lucile Novat, De grandes dents. Enquéte sur un petit malentendu, Paris, La Découverte, coll.
“Zones”, 2024.

. Jean-Marie Apostolidés, Des choses cachées dans le chateau de Barbe Bleue, Merveilles et contes,
vol. 5, n. 2, 1991, p. 179-199.

. Pierre Bayard, Comment parler des livres que I'on n‘a pas lus ?, Paris, Minuit, 2007.

. Jack Zipes, "Use and abuse of folk and fairy tales with children”, in Breaking the Magic Spell.
Radical Theories of Folk and Fairy Tales, The University Press of Kentucky, 2002 (1979).

par Francois Fievre
(Iconocinte - dimanche 1°" septembre 2024)

https://iconoconte.hypotheses.org

Le Petit Chaperon rouge réanalyseé :
"On a occulté la présence d'une scéne
incestueuse dans le texte".

Dans De grandes dents, Lucile Novat, professeur de lettres,
livre une relecture déconcertante du célébre conte. Une enquéte littéraire
nourrie de la vague #MeToo et des travaux de la Civiise
sur les violences intrafamiliales. Entretien.

C'est un récit qui a bercé des générations d’enfants blottis sous la couette. Celui
d’une fillette tout de rouge vétue qui, ayant croisé un loup dans la forét, sert de repas
a I'animal déguisé en grand-mére. Tout le monde aura deviné de quel conte il s’agit.
Mais si I'on avait fait fausse route, pendant tout ce temps ? Si, en fin de compte, c’était
la grand-mere elle-méme, sous ses airs de monstre velu, qui ne faisait qu’'une bouchée
de sa propre petite-fille ? Sur le papier, I'hypothése semble farfelue. Mais, d’'une plume
Iégére, Lucile Novat sait se montrer convaincante. De grandes dents, une enquéte
littéraire incisive qui se dévore comme un roman, renouvelle l'interprétation du Petit
Chaperon rouge. Empruntant le méme chemin que I'héroine dissimulée sous sa capuche,
a la recherche d’indices semés par Perrault et les fréres Grimm, I'enseignante de
lettres en Seine-Saint-Denis léve un "petit malentendu". Par fines touches, elle révéle
une scene d’inceste ensevelie sous cette histoire bien trop communément partagée
d’agression commise par un prédateur. Moralité, mieux vaut se méfier de sa
grand-mére (qui peut prendre la forme d’un grand-pére, un pére, un oncle...) que de
Iinconnu au coin de la rue.

Vous interprétez Le Petit Chaperon rouge comme le récit d'un inceste. Qu’est-ce qui
vous a mis la puce a l'oreille ?

Tout est parti d’'une drole d'épiphanie. L'intuition que, dans ce conte, le danger ne
vient pas de l'inconnu qui rode dans la forét, mais d'un membre de la famille. La vague
#MeToo et les révélations qui ont suivi sur les violences intrafamiliales ont, bien sir,

o e


https://iconoconte.hypotheses.org/

d

contribué a m’ouvrir les yeux. Mais, au départ, trés honnétement, je ne me prenais

pas au sérieux. Mon hypothése me paraissait tellement loufoque ! J’ai entrepris d’écrire
un petit article d'analyse littéraire pour la défendre avec humour, au risque d’étre un peu
de mauvaise foi. Sauf que j'ai trés vite été convaincue par ma propre enquéte. Plus
j'avancais sans mes ceilléres, plus le jeu devenait sérieux. Et plus ga me poussait a aller
fouiner sur d'autres sentiers, au-dela du conte, pour comprendre les mécanismes du
tabou. L'enquéte m’a ainsi menée vers d’autres récits, des faits divers, des films, et
méme ma propre histoire familiale.

Comment avez-vous procédé ?

Pas a pas, comme une enquétrice ! Les textes littéraires sont des objets féconds
qui ont des failles qui ne demandent qu’a étre réinterprétées. La premiére phrase de
la version de Perrault est limpide : "Il était une fois une petite fille de village, la plus
jolie qu’on e(it su voir ; sa mere en était folle, et sa meére-grand plus folle encore."
Il me semble que j’en frissonnerais d’effroi si je lisais ce conte pour la premiére fois
aujourd’hui. Cette précision ne peut pas étre due au hasard, surtout dans un texte dont
I"écriture reléve d’un travail d’orfévre, ou chaque mot est soupesé. Une fois dessillé,
le moindre indice sur ma route me semble significatif, parfois méme... évident. Quand
le loup répete "mon enfant”, un "ma fille" se glisse d'ailleurs dans la ritournelle :
"C’est pour mieux t‘embrasser, ma fille"... On pourrait voir dans les deux termes des
synonymes si tout n’était pas écrit au cordeau : quand variation il y a, c’est qu’elle est
significative. En l'occurrence, on est I'enfant de tout le monde, alors qu’on est la fille de
quelqu’un.

Mais si le loup n’a pas l'intention de dévorer la petite fille qu’il croise dans la forét,
alors quel role joue-t-il dans I'histoire ?

Bonne question. Il est d'usage d’interpréter le fait que la petite traine dans les bois
comme une dangereuse marque de frivolité qui doit étre punie. Mais si elle tarde sur le
chemin, c’est peut-étre qu’elle n‘a pas envie d’arriver chez sa grand-mere... Alors qui est
donc ce loup qu’elle croise sur sa route, si ce n‘est pas lui qui est sous la couette dans la
chambre ? C’est Ia que I'étymologie est utile : " compére " vient de "compater" qui
signifie "parrain". Cette découverte m’a fait I'effet d’'un loup qui débarquerait dans mon
salon en robe a paillettes de chez Disney ! Peut-étre que Compére le Loup est la version
masculine de la marraine des contes de fées. Peut-étre que la petite fille aimerait trés
fort qu’un tel adjuvant se présente sur son chemin pour lui préter main-forte, elle qui
vraisemblablement n’a pas trés envie d’arriver chez |'aieule. D'ailleurs, il n‘arrive rien
dans le bois, c’est dans la maison que le Petit Chaperon rouge sera dévoré. Levons au
passage un autre malentendu : quand Perrault évoque ces loups qui suivent les jeunes
filles jusque dans les "ruelles", il ne parle pas de petites rues sombres mais d’alcoves
dans les chambres des jeunes femmes. Encore un contresens révélateur des mises en
garde obsessionnelles contre les kidnappeurs en camionnette blanche, face au tabou
des dangers familiaux.

La lecture que je propose est que le Petit Chaperon rouge accepte de se glisser sous la
couette parce que c’est un membre de sa famille, quelgu’un en qui elle a confiance, qui le
lui demande.

L'image de cette grand-meére, trop velue pour ne pas faire penser a un grand-pére,
conforte votre hypothése d’un inceste...

Cette fluidité de genre est présente a plusieurs endroits du conte. Non seulement le
Petit Chaperon rouge est désigné par une formule masculine, mais rien n’interdit en effet
de penser que derriére la grand-mére se cache non pas un loup, mais un homme : un
grand-pére, un oncle... L'une des raisons pour lesquelles l'interprétation incestueuse
du conte a été a ce point occultée tient justement au fait que l'aieule est une femme.

Le tabou de la violence des femmes redouble celui de l'inceste, ga fait beaucoup de
barrieres a abattre. Si I'enfant était allée voir son grand-pere, le lecteur aurait sans
doute ressenti une forme de malaise.



wd s

Bruno Bettelheim, dans Psychanalyse des contes de fées, fait de la fillette une
adolescente travaillée par le désir...

Lorsque le Petit Chaperon rouge accepte de monter dans le lit, Bruno Bettelheim
est bien embété. Il le déplore et, mal a l'aise, reproche a Perrault de ne pas lui laisser
d’autre choix que de condamner son héroine qui a, selon lui, "toute |'apparence d'une
femme déchue". Pour expliquer cette incongruité de I'histoire, il présente la petite fille
comme si elle avait envie d’étre dévorée. Ce récit d'un éveil érotique est intéressant,
et je surjoue un peu la controverse avec ce cher Bruno Bettelheim, convaincue qu‘une
infinité de lectures sont possibles. Celle que je propose, c’est que le Petit Chaperon
rouge accepte de se glisser sous la couette parce que c’est un membre de sa famille,
quelqu’un en qui elle a confiance, qui le lui demande.

Si votre interprétation a été ensevelie sous une autre, est-ce lié au tabou de l'inceste ?

Oui, assurément. Et c’est vraiment le coeur de mon enquéte. Au-dela de lI'analyse
littéraire, ce qui m‘importe, c’est d’aller interroger ce qui nous rend sourds a ce point,
nos stratégies d’évitement, de déni. On a scellé sur ce conte ultra connu une
interprétation univoque et hégémonique : il faut se méfier du loup qui rode dans la forét.
Et a force de ressasser que cette menace viendrait du dehors, on a réussi a occulter la
présence d’'une scéne incestueuse au milieu du texte.

La réception du Petit Chaperon rouge vient ainsi conforter une idée défendue par
I'anthropologue Dorothée Dussy dans Le Berceau des dominations : dans le "tabou de
I'inceste", l'interdit porte plus sur le fait d’en parler que de le pratiquer. On se situe
méme tres haut dans I'échelle du tabou : dans toutes les chaumieres, on prétend que
ce conte ne parle pas d’'inceste, et méme qu'il dit exactement l'inverse ! A savoir que
les petites filles doivent rester chez elles plutdt que d’aller faire les fofolles dans les bois,
ou elles risquent de faire de mauvaises rencontres. Qu’est-ce qu’on raconte aux enfants,
qu’est-ce qu’on omet, et qu’est-ce qu’on fait dire aux histoires qu’on transmet... Ces
questions m’ont poussée a interroger les récits et les silences dans ma propre histoire.
C’est ce qui se trame dans les notes de bas de page. J'espére que cela invitera les
lecteurs a plonger dans leur roman familial.

En tant qu’enseignante, pensez-vous que travailler sur ce conte avec des éléves puisse
permettre d'ouvrir le débat sur un sujet qui concerne deux a trois enfants par classe en
moyenne ?

Si les contes et les fables n’étaient que des vignettes de sécurité ou de prévention,
ce serait d'un ennui terrible... Mon but n’est jamais d’imposer une lecture a des éléves.
J'aspire plutét a leur montrer comment suivre leurs intuitions, défendre leurs
interprétations, voir si elles tiennent ou non. Les contes agissent comme des vecteurs
qui permettent d'aborder des sujets dont on n’arrive pas a parler autrement. Si I'on
raconte aux enfants des histoires aussi terrifiantes, c’est pour leur faire éprouver la
cruauté du monde réel par des récits qui vont les former et dont ils sortiront plus forts.

Mais ce texte s’adresse aussi aux adultes, n’est-ce pas ?

La fillette glisse dans le ventre du loup des pierres qui s’appellent en latin scrupulus.
D’ol nous vient le sens figuré et aujourd’hui courant du mot "scrupule" : hésitation a
agir, inquiétude morale provenant de la crainte de commettre une faute. Au regard des
travaux en psychologie sur la culpabilité de la victime, on peut lire son geste comme une
maniére de rendre a son agresseur les cailloux qu’elle trimballe... J'y vois une adresse a
I'adulte qui est en train de faire la lecture a I'enfant. Une fagon de Iui dire : "De gréace,
gue la prochaine fois un doute moral arréte ton geste."

par Marion Rousset
(Télérama - vendredi 6 septembre 2024)

https://www.telerama.fr



https://www.telerama.fr/

